
Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

1 
 

Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς 
μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι; 

Παν. Δ. Παπαδημητρίου, PhD 

βʹ ἔκδοσις, 8/1/2026 

 

αʹ ἔκδοσις, 14/12/2025:  
Δημοσιεύτηκε στὸν Ὀρθόδοξον Τύπον, 19/12/2025 – 26/12/2025, ἀρ. φύλλων 2570-2571.  

Τίτλος δημοσίευσης Ὀ.Τ.: «Τά προβλήματα τῶν μεταστρεφομένων εἰς τήν Ὀρθοδοξίαν». 

 

Ὑπάρχουν ἀνάμεσα στοὺς Ἀμερικανοὺς Προτεστάντες, ὁρισμένες ψυχούλες, ποὺ τοὺς πιάνει 
ὁ Χριστὸς ἀπὸ τὸ χέρι καὶ τοὺς φέρνει στὶς διάφορες Ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες στὴν Ἀμερική. Τὸ 
θέμα εἶναι ἐμεῖς τί κάνουμε μετά.  

Τοὺς βοηθᾶμε, κυρίως ἡ ἐπίσημη Ἐκκλησία, νὰ τοὺς κατηχήσουμε σωστά, Ὀρθόδοξα, 
καὶ νὰ τοὺς βαπτίσουμε Ὀρθοδόξους;  

Μοῦ διηγήθηκε ἕνας Ἕλληνας γνωστός μου στὴν Ἀμερική τὰ ἑξῆς περιστατικὰ ποὺ τοῦ 
συνέβησαν πρόσφατα: 

 

«Ἔτυχε καὶ πῆγα τὴν Κυριακὴ σὲ μία Σέρβικη Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία στὴν Καλιφόρνια ποὺ 
εἶμαι. Στὸ τέλος τῆς Λειτουργίας, μετὰ καὶ τὸ κήρυγμα τοῦ Ἱερέως, καὶ ἐνῶ ὁ κόσμος σηκωνόταν 
σιγά-σιγά νὰ πάει νὰ πάρει τὸ ἀντίδωρο, ἀκούω τὸν διπλανό μου (ἕνας μικρὸς σὲ ἡλικία οὔτε 22-
25 χρονῶν Ἀμερικανός) νὰ μὲ χαιρετάει καὶ νὰ μοῦ λέει τὸ ὄνομά του. Τὸν χαιρέτησα καὶ ἐγὼ 
ἐγκάρδια μὲ τὸ ὄνομά μου καὶ γύρισα πάλι μπροστά μου νὰ περιμένω τὴν σειρά μου νὰ σηκωθῶ 
γιὰ τὸ ἀντίδωρο.1 Μέσα μου ὅμως κάτι μοῦ ἔλεγε νὰ τοῦ μιλήσω. Μὲ μιὰ ἀφορμή, ἀρχίσαμε μιὰ 
πολὺ καλὴ συζήτηση.  

Εἶχε μεγαλώσει Προτεστάντης, καὶ πήγαινε κάθε Κυριακὴ στὸν Προτεστάντικο ναό του γιὰ 
τὴν λειτουργία τους. Αὐτὴ ἦταν ἡ πρώτη φορὰ ποὺ πῆγε σὲ ἄλλο ναό ἀπὸ τὸν δικό του τὸν 
Προτεστάντικο, καὶ φυσικὰ πρώτη φορὰ σὲ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία, καὶ ὅπως μοῦ εἶπε φοβόταν 
πάρα πολύ καὶ στὴν σκέψη νὰ ἔρθει (λογικὸς καὶ ὑπαρκτὸς αὐτὸς ὁ φόβος ἀπὸ πολλὲς μεριές).  

Μοῦ εἶπε ὅτι ἔνιωσε πολὺ ζεστά, πολὺ οἰκεῖα, στὴν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία (προφανῶς ἀπὸ τὴν 
Χάρη τοῦ Θεοῦ), καίτοι ἄγνωστος μεταξὺ ἀγνώστων. 

 
1 Στὴν Ἀμερική, συνήθως πᾶνε σειρά-σειρά γιὰ τὸ Ἀντίδωρο. Ἡ τελευταία σειρά παίρνει τελευταία ἀντίδωρο. 



Παν. Δ. Παπαδημητρίου, 8/1/2026, βʹ ἔκδοσις 

2 
 

Πόση δύναμη τοῦ ἔδωσε ὁ Χριστὸς νὰ ὑπερνικήσει τὸν λογικὸ φόβο του, καὶ τὴν πίστη ποὺ 
μεγάλωσε, τὴν πίστη τῆς οἰκογένειάς του, καὶ νὰ ἔρθει σὲ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία! 

Ἄρχισε μόνος του νὰ μὲ ρωτάει νὰ τοῦ δώσω συμβουλές σὲ διάφορα θέματα, τί νὰ κάνει σὰν 
Ὀρθόδοξος2 γιὰ μιὰ πνευματικώτερη ἐν Χριστῷ ζωή, μέχρι καὶ γιὰ τὴν οἰκογένειά του μὲ ρώτησε 
ἂν μποροῦν νὰ σωθοῦν ὡς Προτεστάντες,3 πῶς νὰ τοὺς τὸ πεῖ ὅτι θέλει νὰ γίνει Ὀρθόδοξος, καὶ 
γιὰ νὰ γίνουν καὶ αὐτοὶ Ὀρθόδοξοι. Πῶς ρωτᾶνε οἱ μοναχοὶ στὸ γεροντικόν τοὺς Γέροντες, τέτοια 
δίψα εἶχε νὰ ρωτάει γιὰ νὰ μάθει πρακτικὰ πνευματικὰ ἀλλὰ καὶ καθημερινὰ θέματα ἀπὸ ἕναν 
ἄσχετο καὶ ἄγνωστο σὲ αὐτὸν Ὀρθόδοξο. 

Τοῦ ἀπάντησα μὲ τὴν βοήθεια τοῦ Θεοῦ στὶς ἐρωτήσεις του καὶ σὲ πρακτικὰ θέματα τῆς ἐν 
Χριστῷ ζωῆς, καὶ τὰ ἀπορροφοῦσε μὲ πολλὴ καὶ εἰλικρινὴ πνευματικὴ δίψα. Κάποια στιγμὴ τοὺ 
εἶπα ὅταν βλέπεις ἕναν φτωχό νὰ τοὺ δίνεις κάποια ἐλεημοσύνη ἔστω καί ἐλάχιστο ποσό, βοηθάει 
πολὺ τὴν ψυχὴ ἡ ἐλεημοσύνη. Καὶ ἀφοῦ δέχθηκε τὰ λεγόμενά μου, μοῦ εἶπε, ἄ ναί σωστά, αὐτὸ 
εἶναι ποὺ λέει κάπου ὁ Χριστὸς ὅτι πείνασα καὶ μοῦ δώσατε νὰ φάω.4 Μὲ ρώτησε πῶς νὰ γίνει 
καλὸς Ὀρθόδοξος (πῶς νὰ ἀποκτήσει εὐλάβεια), καὶ τοῦ ἀπάντησα τοῦ Ἁγίου Παϊσίου: “Οἱ 
Πατέρες λένε ὅτι, γιὰ νὰ ἀποκτήσης εὐλάβεια, πρέπει νὰ ζῆς ἢ νὰ συναναστρέφεσαι μὲ ἀνθρώπους 
ποὺ ἔχουν εὐλάβεια καὶ νὰ παρατηρῆς πῶς συμπεριφέρονται.”5 

Μιλήσαμε πολὺ καὶ γιὰ τὴν προσευχή, τοῦ εἶπα νὰ ἀφιερώσει ἕναν καθορισμένο χρόνο στὸν 
Θεὸ γιὰ καθημερινὴ προσευχὴ στὸ σπίτι του, νὰ διαβάζει καθημερινὰ τὴν Καινὴ Διαθήκη, βίους 
τῶν Ἀποστόλων, τῶν Ἁγίων, νὰ πηγαίνει στὴν Ἐκκλησία. Μὲ ρώτησε πῶς νὰ προσεύχεται χωρὶς 
νὰ διασπᾶται (φεύγει) ὁ νοῦς του, τοῦ ἀπάντησα μὲ τὴν βοήθεια τοῦ Θεοῦ ὅτι μπόρεσα, τοὺ εἶπα 

 
2 Πάρα πολλοί ἀπὸ τοὺς μεταστρεφομένους στὶς ἡμέρες μας, παίρνουν τὴν πρώτη τους «ἐμπειρία» γιὰ τὴν 

Ὀρθοδοξία ἀπό τό youtube ἢ τὸ διαδίκτυο ἐν γένει.  
3 Γράφει ὁ Μητρ. Μόρφου Νεόφυτος, παραθέτοντας «ἀποσπάσματα ἐκ τοῦ βαρυσημάντου ἔργου, Ἐμπειρικὴ 

Δογματικὴ τῆς Ὀρθοδόξου Καθολικῆς Ἐκκλησίας κατὰ τὶς προφορικὲς παραδόσεις τοῦ π. Ἰωάννη Ρωμανίδη, 
ὅπως κατέγραψε καὶ ἐξέδωκεν αὐτὰς ὁ ἐν Ἁγίῳ Πνεύματι ἀδελφὸς καὶ συλλειτουργός, Μητροπολίτης Ναυπάκτου 
καὶ Ἁγίου Βλασίου κ. Ἱερόθεος»:  

«Ὁ Χριστὸς σώζει τοὺς ἀνθρώπους διὰ τῆς Ἐκκλησίας Του καὶ μὲ ὁποιονδήποτε ἄλλο τρόπο Ἐκεῖνος γνωρίζει, 
ἀλλὰ ἐμεῖς γνωρίζουμε τὸν τρόπο ποὺ σώζεται κανείς, ἤτοι διὰ τῶν Μυστηρίων τῆς Ἐκκλησίας καὶ τῆς Ὀρθοδόξου 
εὐσεβείας, ποὺ εἶναι ἡ κάθαρση, ὁ φωτισμὸς καὶ ἡ θέωση, ἤ, ὅπως ἀλλοιῶς λέγεται, πράξη καὶ θεωρία. 

Ἐκτὸς τῆς Ἐκκλησίας δὲν ὑπάρχει σωτηρία. Ὁ Χριστὸς προσφέρει τὴ σωστικὴ Χάρη σὲ ὅλους τοὺς ἀνθρώπους. 
Ὅταν σώζεται κανεὶς ἐκτὸς τῆς ὁρατῆς Ἐκκλησίας, αὐτὸ σημαίνει ὅτι ὁ ἴδιος ὁ Χριστὸς σώζει αὐτόν. Ἐὰν αὐτὸς 
εἶναι μέλος ἑτερόδοξο, τότε σώζεται διότι τὸν σώζει ὁ Χριστὸς καὶ ὄχι ἡ “παραφυάς”, στὴν ὁποία ἀνήκει, διότι μία 
εἶναι ἡ Ἐκκλησία ποὺ σώζει, δηλαδὴ ὁ Χριστός», βλ. «Μητροπολίτης Μόρφου: Γιατί δεν υπέγραψα το κείμενο 
περί σχέσεων Ορθοδοξίας και άλλων χριστιανών» (analogion.gr). 

4 Ματθ. κεʹ 34-40. 
5 Ὁσίου Παϊσίου Ἁγιορείτου - Λόγοι Β' «Πνευματική Ἀφύπνιση», Ἱ. Ἡσυχ. Εὐαγγ. Ἰωάννης ὁ Θεολόγος, 

Σουρωτή Θεσ/νίκης, 1999, Κεφ. 4ον, «Ἡ εὐλάβεια συγκινεῖ τὸν Θεό», σσ. 132-136. 

https://analogion.gr/logos/heresies/396-morfou-kolymbari
https://analogion.gr/logos/sp-life/379-apokthsis-eulabeias-ag-paisios


Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

3 
 

καὶ νὰ προσεύχεται ἀδιαλείπτως, ὅπως μᾶς εἶπε ὁ Χριστός καὶ ὁ Ἀπόστολος Παῦλος,6 νὰ 
προσεύχεται γιὰ αὐτόν, τὴν οἰκογένειά του, τοὺς γνωστούς του, τόν κόσμο, … Lord Jesus Christ 
have mercy on me, on my family, …, ὅταν ὁδηγᾶς, ὅταν περπατᾶς…, καὶ τὰ ρούφαγε ὅλα σὰν 
σφουγγάρι.  

Κάποια στιγμή, κοιτάζω δίπλα μου, ἄδεια ἡ Ἐκκλησία, τοῦ εἶπα νὰ φύγουμε νὰ μὴ μᾶς 
κλειδώσουν μέσα, καὶ ἤθελα νὰ τὸν πάω νὰ τὸν γνωρίσω στοὺς (ἄγνωστους σὲ μένα) Διάκονο ἢ 
τὸν Ἱερέα τῆς Σέρβικης Ἐκκλησίας γιὰ νὰ τὸν ἀναλάβουν καὶ νὰ τὸν κατηχήσουν.7 

Καθὼς πηγαίναμε γιὰ τὴν αἴθουσα (social hall) τῆς Ἐκκλησίας, ἀσπάστηκα τὴν εἰκόνα τοῦ 
Χριστοῦ καὶ τῆς Παναγίας, μὲ ἀκολούθησε μόνος του καὶ ἀσπάστηκε καὶ αὐτὸς μετὰ ἀπὸ μένα τὶς 
εἰκόνες, καὶ μάλιστα μὲ ρώτησε σὲ ποιὸ σημεῖο φιλᾶμε στὴν εἰκόνα τὸ ἀπεικονιζόμενο πρόσωπο.  

Σὲ μιὰ γωνιὰ τῆς Ἐκκλησίας καθὼς βγαίναμε, βρήκαμε καὶ τὸν Διάκονο ποὺ μόλις τελείωσε 
μιὰ συζήτηση μὲ ἄλλους δύο, μᾶλλον μεταστραμμένους (converts). Ἀφοῦ τὸν γνώρισα στὸν 
Διάκονο καὶ τοῦ εὐχήθηκα, καὶ αὐτὸς ὁ Διάκονος εὐλαβὴς μεταστραμμένος Ἀμερικανός, ἄρχισαν 
ἀμέσως νὰ συζητᾶνε, τὸν χαιρέτησα ἐγκαρδίως καὶ ἔφυγα, ἔχοντας μέσα μου μεγάλη χαρά, καὶ 
δοξάζοντας τὸν Θεὸ πάντων ἕνεκεν». 

 

«Γνώρισα στὴν Ἑλληνικὴ Ἐκκλησία ὡς λαϊκό, ἕναν Ἀμερικανὸ μὲ ξένη καταγωγή, ὁ ὁποῖος 
ἔχει βαπτιστεῖ Ὀρθόδοξος. Αὐτὸς μοῦ εἶπε ὅτι πρὶν νὰ γίνει Ὀρθόδοξος, ἦταν Ἱερέας στοὺς Κόπτες. 
Στὴν ἐρώτησή μου πῶς εἶναι ἡ χριστιανική, ἡ πνευματικὴ ζωὴ στοὺς Κόπτες μοῦ ἀπάντησε:  

“Πῶς στὰ βιβλία ἔχουμε τὸν πρόλογο; Ἔ, εἶναι σὰν ἕνας καλὸς πρόλογος ἑνὸς χριστιανικοῦ 
βιβλίου. Τίποτε ἄλλο.”» 

 

«Εὑρισκόμενος στὸ μεγάλο μοναστῆρι τοῦ Ἁγίου Ἀντωνίου στὴν Ἀριζόνα, τοῦ μακαριστοῦ 
γέροντος Ἐφραῖμ τοῦ Νέου Κοινοβιάρχου (1928-2019), συνάντησα ἕναν νέο ποὺ μοῦ συστήθηκε 
ὡς Κατηχούμενος8 σὲ Ἀντιοχειανὴ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία στὴν Καλιφόρνια, Ἀμερικανὸ μεξικά-
νικης καταγωγῆς. Ἦταν ἡ δεύτερη φορὰ ποὺ ἐπικεπτόταν τὸ μοναστῆρι, καὶ εἶχε κανονίσει τοῦ 
χρόνου νὰ ἐπισκεφθεῖ καὶ τὴν Ἑλλάδα, Ἅγιον Ὄρος, καὶ ἤθελε νὰ ἐπισκεφθεῖ καὶ τὴν Ρωσσία. 
Στὴν συζήτηση μοῦ εἶπε ὅτι οἱ γονεῖς του ἦταν καθολικοὶ ἀλλὰ αὐτὸς εἶχε γίνει “non-
denominational Protestant” δηλ. Προτεστάντης ποὺ δὲν ἀνῆκε σὲ καμία προτεσταντικὴ 

 
6 Ματθ. κστʹ 41, Μάρκ. ιδʹ 38, Αʹ Θεσ. εʹ 17. 
7 Στὴν Ἀμερική, σὲ ἐνορίες μὲ Κατηχουμένους, γίνονται τακτικὰ μαθήματα Κατηχουμένων. 
8 Τὸ θεωροῦν τιμὴ ποὺ περνοῦν ἀπὸ τὴν τάξη τῶν Κατηχουμένων. Ἐμεῖς πόσοι εἴμαστε παντελῶς ἢ ἐν μέρει 

ἀκατήχητοι, εἰδικὰ μὲ τὸ σημερινὸ δημόσιο σχολεῖο, καὶ μὲ ἀδιάφορους περὶ τὴν Πίστη γονεῖς;  



Παν. Δ. Παπαδημητρίου, 8/1/2026, βʹ ἔκδοσις 

4 
 

παραφυάδα.9 Στὴν ἐρώτησή μου πῶς γνώρισε τὴν Ὀρθοδοξία μοῦ ἀπάντησε ὅτι εἶχε θρησκευτικὲς 
συζητήσεις μὲ μουσουλμάνους γιὰ τὸν Θεό, καὶ δὲν μποροῦσε νὰ ἀμυνθεῖ μὲ τὰ προτεσταντικὰ 
ἐπιχειρήματα. Προσευχόταν στὸν Θεὸ, καὶ ἔκλαιγε γιὰ αὐτό, καὶ ψάχνοντας τὴν ἰστορία τῆς 
Ἐκκλησίας γνώρισε τὴν Ὀρθοδοξία, γιὰ τὴν ὁποία οὔτε κἂν εἶχε ἀκούσει10 νωρίτερα». 

 

Στὴν Ἀμερική τὰ τελευταῖα χρόνια, ὁ Χριστὸς μεταστρέφει πολλούς, καὶ τοὺς φέρνει στὶς 
διάφορες Ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες. Καὶ στὶς Ἑλληνικές, καὶ στὶς Ἀντιοχειανές, στήν OCA,11 στὶς 
Ρωσσικές, στὶς Σέρβικες, κτλ.. 

Ἐνδεικτικά, σὲ μιὰ Ἑλληνικὴ Ὀρθόδοξη ἐνορία σὲ μιὰ πόλη τῆς Καλιφόρνια, αὐτὴ τὴν 
περίοδο, ὑπάρχουν περίπου 100 κατηχούμενοι! 

 

Ὁ Ἀρχιεπίσκοπος Νέας Ὑόρκης καὶ Μητροπολίτης τῆς Ἀντιοχειανῆς Ἀρχιεπισκοπῆς Βορείου 
Ἀμερικῆς Σάββας (Saba Isper) ἔβγαλε πρόσφατα, στίς 7/11/2025 στό Κολοράντο τῆς Ἀμερικῆς 
ἕναν πολὺ ὡραίο, μεστὸ καὶ πνευματικὸ λόγο ἀναλύοντας τὸ θέμα καὶ τὴν ἔκταση τῶν αὐτοβούλως 
μεταστραφέντων (converts) στήν Ἀμερική: «On Converts to Orthodoxy».12 

Μεταξὺ ἄλλων εἶπε:  

«Δὲν ὑπάρχει ἀμφιβολία ὅτι ἡ ἀφθονία καὶ ἡ ποικιλία τῶν Προτεσταντικῶν ἐκκλη-
σιῶν καὶ οἱ διαφορὲς μεταξύ τους, εἶναι ἕνας λόγος γιὰ τὸν ὁποῖο πολλοὶ Προτεστάντες 
ἀναζητοῦν τὴν αὐθεντικὴ ἐκκλησία. Ὑπάρχει μιὰ ἔκδηλη δίψα γιὰ χριστιανικὴ αὐθεντι-
κότητα στὴν Ἀμερική. Τοὺς τελευταίους πέντε αἰῶνες, ὁ Προτεσταντισμὸς ἔχει ἀναπτύξει τὴ 
δική του παράδοση, ἐνῷ ταυτόχρονα ἀπορρίπτει τὴν πληρότητα τῆς Ἱερᾶς Παράδοσης. Σήμερα, 
ὡστόσο, πολλοὶ ἀναρωτιοῦνται πῶς μποροῦν νὰ ἀποδεχτοῦν ὡς Προτεσταντικὴ παράδοση ποὺ 
ξεκίνησε μὲ τὸ κίνημα τοῦ Λούθηρου καὶ ἀναπτύχθηκε μέχρι σήμερα, ἀλλὰ νὰ ἀπορρίπτουν τὴν 
παράδοση ποὺ χρονολογεῖται ἀπὸ τὴν ἀρχὴ τοῦ Χριστιανισμοῦ» (04:20 - 05:20). 

«Πολλοὶ ἀπὸ τοὺς ἱερεῖς μας παρατηροῦν ἐπίσης ὅτι ἡ ἀντίσταση τῆς Ὀρθοδοξίας στὸ 
ἐμπορικὸ πνεῦμα, τῆς δίνει ἀξιοπιστία σὲ ἕναν κόσμο ὅπου ἡ πίστη ἔχει γίνει καταναλωτικὸ 
ἀγαθό.» (7:11 - 7:27). 

 
9 Ὁ Μητρ. Ντένβερ Ἠσαΐας περίπου τό 1998-2000 εἶχε πεῖ σὲ κήρυγμα στὴν Ἑλληνορθόδοξη ἐνορία τοῦ 

Εὐαγγελισμοῦ στό Χιούστον τοῦ Τέξας στὴν Ἀμερική, ὅτι ὑπάρχουν (τότε): “20,000 Protestant denominations” 
στὴν Ἀμερική. 

10 Βλ. ὑποσ. 30. 
11 Orthodox Church in America, προερχομένη ἐκ τῆς Ρωσσικῆς Ἐκκλησίας. 
12 youtube.com/watch?v=JgUNYwQ0lZs (πρόσβαση 5/12/2025). 

https://www.youtube.com/watch?v=JgUNYwQ0lZs


Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

5 
 

«[…] πολλοὶ Ὀρθόδοξοι ἔχασαν τὴν ἐμπειρία τῆς ἀντιμετώπισης τῶν μεταστραφέντων, καθὼς 
δὲν μπόρεσαν νὰ εὐαγγελίσουν γιὰ αἰῶνες καὶ ξέχασαν αὐτὸ τὸ σπουδαῖο ἔργο.» (13:39). 

«Ἀπὸ τὴ δεκαετία τοῦ 1980 καὶ μετὰ [οἱ Ὀρθόδοξοι τῆς Ἀμερικῆς]13 ἄρχισαν νὰ βλέπουν τὸ 
νέο κίνημα μεταστροφῆς ποὺ ξεκίνησε ἀπὸ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα,  καὶ ὄχι ἀπὸ τοὺς ἴδιους τοὺς 
γεννημένους Ὀρθόδοξους (cradle Orthodox)» (14:04 - 14:17). 

«Ὑπάρχει ἕνας αὐξανόμενος ἀριθμὸς ἱερέων ποὺ ἐξαντλοῦνται ἀπὸ τὸν αὐξημένο φόρτο 
ἐργασίας [λόγω τῶν ἐνοριακῶν τους ὑποχρεώσεων καὶ τῆς κατηχήσεως]. Ἀκόμα καὶ πρὶν ἀπὸ αὐτὴ 
τὴν εἰσροή [τῶν πολλῶν μεταστρεφομένων], δυσκολευόμασταν νὰ προσλάβουμε ἀρκετοὺς νέους 
ἱερεῖς γιὰ νὰ ἀντικαταστήσουμε ὅσους συνταξιοδοτοῦνται. Τώρα ἡ πρόκληση εἶναι πολὺ 
μεγαλύτερη. Χρειαζόμαστε πολὺ περισσότερους κληρικοὺς καὶ περισσότερες ἐνορίες γιὰ νὰ 
φιλοξενήσουμε ὅλους ὅσους ἐπιθυμοῦν νὰ ἐνταχθοῦν στὴν Ὀρθόδοξη ἐκκλησία. Μερικὰ ἀπὸ τὰ 
κτίρια τῶν ἐκκλησιῶν μας εἶναι τόσο γεμᾶτα τὶς Κυριακὲς ποὺ ὑπερβαίνουν τὸν κώδικα 
πυρασφάλειας καὶ στάθμευσης» (23:35 – 24:11). 

Παραθέτοντας μόνο αὐτὰ τὰ χωρία (γιὰ νὰ μὴ μακρυγορήσουμε) ἀδικοῦμε ὅλον τὸν λόγο τοῦ 
Μητροπολίτου, εἰδικὰ γιὰ τὴν Ἱεραποστολὴ τῆς Ἐκκλησίας στὴν Ἀμερική, γιὰ αὐτὸ ὁ 
ἐνδιαφερόμενος καλὸ θὰ ἦταν νὰ τὸν ἀκούσει ὅλον τὸν λόγον (ὑποσ. 12). 

 

Καὶ ἡ εὑρείας κυκλοφορίας ἀμερικάνικη ἐφημερίδα «New York Post» ἔχει ἐκτενὲς ἄρθρο: 
«Νεαροί άνδρες εγκαταλείπουν μαζικά τις παραδοσιακές εκκλησίες για τον “ανδρικό”14 
Ορθόδοξο Χριστιανισμό».15 

 

Οἱ Οἰκουμενιστὲς ἀπὸ τὴν ἄλλη πασχίζουν (μὲ τὶς δυνάμεις τους) ἐδὼ καὶ 75+ χρόνια γιὰ μιὰ 
«ἕνωση», ἀφοῦ ἔχουν δεσμευθεῖ (καὶ συνεχῶς δεσμεύονται στό ΠΣΕ) γιὰ μέχρι τελικῆς πτώσεως 
ἀτελείωτους διαλόγους16 μὲ τοὺς Αἱρετικούς/Ἑτεροδόξους,17 ὑποχωρῶντας ἐν χρόνῳ ὡς 

 
13 Τὰ ἐντὸς [ ] ἀγκυλῶν εἶναι δικές μας ἐπεξηγήσεις. 
14 Ἐπειδὴ ἡ Ὀρθοδοξία κρατῶντας τὴν Ἀποστολικὴ καὶ Ἁγιοπατερικὴ Ἱερὰ Ἐκκλησιαστικὴ Παράδοση δὲν 

χειροτονεῖ γυναῖκες, καὶ αὐτὸ φαίνεται εἶναι καὶ ἕνας ἀπὸ τοὺς πολλοὺς λόγους ποὺ οἱ Προτεστάντες φεύγουν ἀπὸ 
τὶς ὁμολογίες τους. Γιὰ αὐτὸ θέλουν λειτουργικοὶ ἀναγεννητὲς καὶ οἰκουμενιστές (αὐτοὶ εἶναι ἀδερφάκια πνεύματι 
καὶ πράξει) νὰ χειροτονήσουν γυναῖκες καὶ στὴν Ὀρθόδοξο Ἐκκλησία. 

15 “Young men leaving traditional churches for ‘masculine’ Orthodox Christianity in droves”, New York 
Post, by Rikki Schlott, 3/12/2024. 

16 Βλ. ὑποσ. 30. 
17 Ὑπάρχουν Αἱρετικοί, καὶ αἱρετικοί (ἑτερόδοξοι). Οἱ Αἱρετικοὶ ποὺ κυρίως πολεμοῦσαν οἱ Πατέρες τῆς 

Ἐκκλησίας μας, ἦταν κυρίως οἱ ἐπιθετικοὶ Αἱρετικοί, καὶ οἱ Μισσιονάριοι, ποὺ ἤθελαν μεταχειριζόμενοι διαφόρους 
τρόπους καὶ μέσα τῆς ἐποχῆς, λογικοφανεῖς, παραδοσιακοφανεῖς τρόπους, ἑνίοτε δολίους, νὰ πλανήσουν, νὰ 

https://nypost.com/2024/12/03/us-news/young-men-are-converting-to-orthodox-christianity-in-droves/
https://nypost.com/2024/12/03/us-news/young-men-are-converting-to-orthodox-christianity-in-droves/


Παν. Δ. Παπαδημητρίου, 8/1/2026, βʹ ἔκδοσις 

6 
 

φαίνεται συνεχῶς στὴν «Ὀρθοδοξία» τους.18, 19 Ἀναρωτιέμαι ἡ σχετικὴ Συνοδικὴ Ἐπιτροπὴ τῆς 
Ἐκκλησίας μας: 

 

Πῶς βλέπει τὴν «ἕνωση»; Ποιὸ εἶναι τὸ ὅραμα τῆς Ἐπιτροπῆς;  

Θὰ εἶναι εἰλικρινὴς πλήρης ἐπιστροφὴ τῶν αἱρετικῶν/ἑτεροδόξων στὴν Ὀρθο-δοξία; 

Θὰ εἶναι μιὰ πολιτικοῦ τύπου ἕνωση, ὅπου ἡ κάθε Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία θὰ εἶναι ἕνα ἀκόμη 
Rite (ἕνας ἀκόμη Τύπος), ὅπως καὶ ἡ Οὐνία εἶναι ἕνα Rite στὰ πολυάριθμα Rites τοῦ Παπι-
σμοῦ,20 τοῦ «νέο-Παπισμοῦ» ποὺ τυχὸν θὰ βγάλει τό ΠΣΕ; 

Θὰ εἶναι κάτι ἄλλο; 

Γιὰ ποιὸν λόγο συμμετέχει ἀκόμη ἡ Ἐκκλησία μας στό ΠΣΕ; 

 

Σὲ αὐτὰ τὰ 75+ χρόνια τῶν ἀτελείωτων διαλόγων, πόσοι ἀπὸ τοὺς Προτεστάντες καὶ 
Ρωμαιοκαθολικοὺς συνδιαλεγομένους μετεστράφησαν στὴν Ὀρθοδοξία, εἰδικὰ τὰ τελευ-
ταῖα χρόνια; Δίνονται τέτοιες ἀναφορὲς ἐτησίως στὴν Ἱεραρχία τῆς Ἐκκλησίας μας; 

Ἂν τυχὸν ὁ ἀριθμός εἶναι 0 ἢ μετρώμενος στὰ δάχτυλα τῆς μιᾶς χειρός, ποιὸς ὁ λόγος 
συμμετοχῆς τῆς Ἐκκλησίας σὲ αὐτὰ τὰ Οἰκουμενιστικά Συνέδρια (εἰς ὦτα μὴ ἀκουόντων; ) εἰς 
κατάχρησιν μάλιστα τῶν ὀβολῶν τῶν πιστῶν ποὺ θὰ μποροῦσαν νὰ διατεθοῦν σὲ πραγματικὲς 
ἀνάγκες τῆς Ἐκκλησίας, τῆς ἱεραποστολῆς, καὶ τῶν ἐνοριτῶν;  

  

 

ἐκπροτεσταντίσουν καὶ νὰ ἐκλατινίσουν τὴν Ὀρθοδοξία στὶς διάφορες πλάνες καὶ αἱρέσεις τους (ἀκόμη καὶ 
σήμερα). Τὶς περισσότερες φορὲς ὅμως, οἱ πρώτης γενιᾶς πλανεμένοι καὶ Αἱρετικοί, δηλ. αὐτοὶ ποὺ ἦσαν 
γεννημένοι Ὀρθόδοξοι, καὶ πλανήθηκαν ἢ πέσανε σὲ Αἵρεση, εἶναι πολὺ ἐπικινδυνώτεροι γιὰ τὴν Ὀρθοδοξία (τὴν 
ἐκπορθοῦν ἐκ τῶν ἔσω), ἀπὸ τοὺς ἐπιθετικοὺς γνωστοὺς Αἱρετικούς. Φυσικὰ ὑπάρχουν καὶ οἱ ἄνθρωποι ποὺ ἔτυχε 
καὶ γεννήθηκαν στὴν αἵρεση-ἑτεροδοξία ποὺ ἁπλὰ βαδίζουν τὴν ὁδὸ τῶν πατέρων τους ἢ καὶ ψάχνουν μὲ τὴν 
βοήθεια τοῦ Θεοῦ νὰ βροῦν τὴν ἀλήθεια τῆς Ὀρθοδοξίας. 

18 Μητρ. Ναυπάκτου κ. Ἱεροθέου, Διάλογος μὲ τοὺς Μονοφυσῖτες, Ἐκκλησιαστική Παρέμβαση, τεῦχος 105, 
Δεκ. 2004. 

19 Μητρ. Ναυπάκτου καί Ἁγίου Βλασίου Ἱεροθέου, «Ὁµολογιακή» διγλωσσία, ἀσάφεια καί σύγχυση, Ἰούνιος 
2016, Ἱερά Μητρόπολις Ναυπάκτου. 

20 Latin liturgical rites, Wikipedia (πρόσβαση 6/12/2025). 

https://analogion.gr/logos/heresies/440-ierotheos-monofysites
https://analogion.gr/logos/heresies/393-ierotheos-omologiakh-diglwssia
https://en.wikipedia.org/wiki/Latin_liturgical_rites


Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

7 
 

Ἂν ἔχουν ὅσοι καλόβουλοι ἑτερόδοξοι (αἱρετικοὶ) ἐρωτήσεις γιὰ τὴν Ὀρθοδοξία, φυσικὰ καὶ θὰ 
τοὺς δεχθοῦμε μὲ ἀγάπη καὶ εἰλικρίνεια νὰ ἔρθουν νὰ τοὺς ἐξηγήσουμε.21 

Ὅλοι οἱ Ὀρθόδοξοι ταπεινά, χωρὶς καμία ὑπεροψία (διότι λέει, ὁ δοκῶν ἑστάναι βλεπέτω μὴ 
πέσῃ) θέλουμε οἱ αἱρετικοί/ἑτερόδοξοι νὰ γυρίσουν, νὰ ἐπιστρέψουν στὴν Ὀρθοδοξία, στὸ 
ὀρθὸ δόγμα καὶ στὴν Ἀποστολικὴ καὶ Ἁγιοπατερικὴ Παράδοση τῆς Ἐκκλησίας. 

 

Ὑπάρχουν ὅμως ἄνθρωποι (ὅλοι ἔχουμε γνωρίσει στὴν ζωή μας) ποὺ ἴσως δὲν εἶναι ἐπιθετικοί, 
ἀλλὰ θέλουν νὰ μιλᾶνε, νὰ μιλᾶνε, καὶ νὰ ἀκοῦνε, νὰ ἀκοῦνε, ὥρες ἀτελείωτες, ναί, ναί, σοῦ λένε 
ἀλλὰ τελικὰ κάνουν πάντα μόνο τὸ δικό τους, σπαταλῶντας τελικὰ τὸν πολύτιμο χρόνο σου. 
Μήπως ὅμως ἔτσι εἶναι καὶ οἱ ἐπίσημοι τῶν αἱρετικῶν συνδιαλεγόμενοι τοῦ προτεσταντοκίνητου 
Οἰκουμενισμοῦ (Π.Σ.Ε.), ἂν μερικοὶ ἐξ αὐτῶν δὲν εἶναι καὶ δόλια ἐπιθετικοί, ἢ δόλια φιλικοί, καὶ 
προσπαθοῦν νὰ μᾶς μεταστρέψουν στὶς αἱρέσεις τους; 

 

Ὁ Χριστὸς τί μᾶς δίδαξε στὸ θέμα τοῦ Οἰκουμενισμοῦ καὶ τῶν Διαλόγων; 

 

Α. Τὴν Παραβολὴ τοῦ Ἀσώτου Υἱοῦ. 

Δὲν ἔτρεξε ὁ Χριστὸς πίσω ἀπὸ τὸν ἄσωτο υἱὸ συνδιαλεγόμενος τὴν ἐπιστροφή του, οὔτε κἂν 
τὸν ἐμπόδισε νὰ μὴν φύγει, ἀλλὰ τὸν περίμενε μὲ ὑπομονὴ καὶ ἀγάπη νὰ ἐπιστρέψει. Τὸν ἄφησε 
νὰ πάει νὰ κάνει αὐτὰ ποὺ ἤθελε, καὶ ὅταν κατάλαβε ὁ ἄσωτος ποὺ ἦταν καὶ ποὺ ξέπεσε, ἐπέστρεψε. 

 

Β. Μὴ καὶ ὑμεῖς θέλετε ὑπάγειν; 

Ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστός ὅταν εἶπε «ὁ τρώγων μου τὴν σάρκα καὶ πίνων μου τὸ αἷμα ἐν 
ἐμοὶ μένει, κἀγὼ ἐν αὐτῷ» (Ἰωάν. ϛʹ 56), εἶπαν μερικοὶ μαθητές του: «σκληρός ἐστιν ὁ λόγος· τίς 
δύναται αὐτοῦ ἀκούειν;» (Ἰωάν. ϛʹ 60), καὶ «ἐκ τούτου πολλοὶ ἀπῆλθον ἐκ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ εἰς 
τὰ ὀπίσω καὶ οὐκέτι μετ’ αὐτοῦ περιεπάτουν» (Ἰωάν. ϛʹ 66)! Ὁ Κύριος ὅμως δὲν ἔτρεξε ὁπίσω 
αὐτῶν τῶν μὴ πιστευόντων, οὔτε τοὺς κάλεσε σὲ Διάλογο, ἀλλὰ στραφεὶς τοῖς Δώδεκα εἶπε· «Μὴ 
καὶ ὑμεῖς θέλετε ὑπάγειν;» δηλ. μήπως καὶ ἐσεῖς θέλετε νὰ πᾶτε; (Ἰωάν. ϛʹ 67). 

  

 
21 Ἂν καὶ πάντα ἐλλοχεύει ἡ πιθανότητα τοὺς ἐπισημοτέρους αὐτῶν νὰ τοὺς ἔχουμε ἀργότερα ἐναντίον μας ὡς 

νέους Βαρλααμίτες. 



Παν. Δ. Παπαδημητρίου, 8/1/2026, βʹ ἔκδοσις 

8 
 

Γ. Ὑμεῖς οὖν πολὺ πλανᾶσθε. 

Στοὺς Σαδδουκαίους ἄνευ ἀγαπολογιῶν καὶ Διαλόγων εἶπε «ὑμεῖς οὖν πολὺ πλανᾶσθε» 
(Μάρκ. ιβʹ 27). Ἄφησαν τὴν αἵρεσίν τους οἱ Σαδδουκαῖοι; Ὄχι! Τοὺς βλέπουμε ἀκόμη στὶς 
Πράξεις τῶν Ἀποστόλων «γνοὺς δὲ ὁ Παῦλος ὅτι τὸ ἓν μέρος ἐστὶ Σαδδουκαίων» (Πράξ. κγʹ 6). 

 

Καταλαβαίνουμε τί σημαίνει πλάνη καὶ αἵρεση; 

Ὄχι Ἅγιοι,22 οὔτε Οἰκουμενικὲς Σύνοδοι,23 ἀλλὰ ὁ ἴδιος ὁ Θεὸς νὰ σοῦ λέει ὅτι 
πλανᾶσαι, καὶ ἐσὺ νὰ ἐπιμένεις στὴν πλάνη σου! 

 

Γιὰ αὐτό εἶπε ὁ Χριστὸς διὰ τοῦ Ἀποστόλου Παύλου: «αἱρετικὸν ἄνθρωπον μετὰ μίαν καὶ 
δευτέραν νουθεσίαν παραιτοῦ, εἰδὼς ὅτι ἐξέστραπται ὁ τοιοῦτος καὶ ἁμαρτάνει ὢν αὐτοκατά-
κριτος» (Τίτ. γʹ 10-11). 

Ναί, θὰ νουθετήσεις μὲ ἀγάπη, μία, καὶ δεύτερη φορά. Ἀπὸ ἐκεῖ καὶ πέρα ὅμως τὸν ἀφήνεις 
στὴν ἐθελούσια πλάνη του, δὲν ὑπογράφεις οὔτε δεσμεύεσαι στό ΠΣΕ νὰ συνδιαλέγεσαι μαζί 
του αἰωνίως μέχρι τελικῆς πτώσεως. Μόνο ἔτσι ἴσως καταλάβει τὴν πλάνη του, καὶ ἐσὺ ἐπίσης δὲν 
θὰ κινδυνεύεις νὰ παρασυρθεῖς (καὶ κατόπιν νὰ παρασύρεις πολλούς, εἰδικὰ ἂν ἔχεις Ἐπισκοπικὴ 
ἢ Ἀκαδημαϊκὴ θέση) στὴν πλάνη του! 

Ὅσο περισσότερα χρόνια συνδιαλέγεσαι μαζί του, συνήθως (στὴν πλειοψηφία) πιὸ πολὺ 
σκληραίνει ὁ αἱρετικὸς στὴν αἵρεση καὶ πλάνη του, καὶ προοδεύει πρὸς περισσότερες πλάνες καὶ 
αἱρέσεις. Αὐτὸ μᾶς τὸ ἀποδεικνύει ἡ ἰστορία τῶν Οἰκουμενιστικῶν Διαλόγων. 

 

Δὲν τὸ βλέπετε ὅτι ὁ Χριστός, χωρὶς τὴν βοήθειά σας, παίρνει ἀπὸ τὸ χέρι Προτεστάν-
τες, καὶ ὄχι μόνο, καὶ τοὺς μεταστρέφει στὴν Ὀρθοδοξία στὴν Ἀμερική; 

Τὸ θέμα εἶναι ἐμεῖς τοὺς βοηθᾶμε, κυρίως ἡ ἐπίσημη Ἐκκλησία, νὰ τοὺς κατηχήσουμε σωστά, 
Ὀρθόδοξα, καὶ νὰ τοὺς βαπτίσουμε Ὀρθοδόξους; 

 
22 Ἡ ληστρικὴ Εἰκονοκλαστικὴ Μεγάλη Σύνοδος ποὺ ἔγινε στὸ Παλάτι τῆς Ἱερείας (754) στὴν Κωνσταν-

τινούπολη, ὑπὸ 338 ἐπισκόπων, ἀναθεμάτισε τὸν Ἅγ. Ἰωάννη τὸν Δαμασκηνό, καὶ τὸν Ἅγιο Πατριάρχη 
Κων/πόλεως Γερμανό! Β.Κ. Στεφανίδου, Ἐκκλησιαστική Ἰστορία, ἐκδ. Παπαδημητρίου, ζʹ ἔκδ. 2000, σ. 258. 

23 Ἡ ληστρική Εἰκονοκλαστική Σύνοδος τοῦ 815 ποὺ ἔγινε στὴν Ἁγία Σοφία Κων/πόλεως, ἀκύρωσε τὴν Ζʹ 
Οἰκουμενική Σύνοδο (787), καὶ ἐπανεκύρωσε τὴν προηγουμένη ληστρικὴ Σύνοδο τῆς Ἱερείας (754)! 



Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

9 
 

Ὅταν ἀποδέχεσθε στὴν σύνοδο τοῦ Κολυμβαρίου, τὸ ἀλλαγμένο κείμενο, χωρὶς καμμία 
ἐξουσιοδότηση24 ἀπὸ τὴν ἐντολὴ τῆς Ἱερᾶς Συνόδου τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος,25 καὶ 
ὀνομάζετε «τις αιρέσεις “Εκκλησίες”»,26 καὶ ἄλλα, τί ἀκριβῶς ποιεῖτε;  

Μήπως ἐμποδίζετε τοὺς Προτεστάντες νὰ ἔρθουν στὴν Ὀρθοδοξία, γιατὶ μερικοὶ ἁπλοὶ 
Προτεστάντες, καὶ Προτεστάντες πάστορες θὰ ποῦν (καὶ θὰ παρασύρουν καὶ ὅλη τὴν ἐνορία τους) 
καὶ ἐμεῖς εἴμαστε Ἐκκλησία, τὸ εἶπε ἐπισήμως τὸ Κολυμπάρι!  

Ἐπίσης ἡ συγκεκριμένη «ἀποδοχὴ» (ποὺ δὲν ἔγινε δόξα τῷ Θεῷ ἀπὸ ὅλη τὴν Ὀρθόδοξη 
Ἐκκλησία) μπορεῖ νὰ λειτουργήσει καὶ πρὸς τὴν ἄλλη κατεύθυνση, δηλ. νὰ λειτουργήσει 
καταλυτικά ὥστε νὰ σκληρυνθοῦν ἔτι περισσότερο οἱ ἐπίσημοι ἐκπρόσωποι καὶ ἀκαδημαϊκοὶ 
τῶν Προτεσταντῶν (ὁ ἐπίσημος Προτεσταντισμός) στὶς αἱρέσεις καὶ πλάνες τους, ἢ ἀκόμη καὶ 
χλιαροὶ τῇ πίστει βαπτισμένοι Ὀρθόδοξοι κατόπιν προσηλυτισμοῦ νὰ πᾶνε πρὸς τοὺς 
Προτεστάντες! 

 

Στὰ 75+ χρόνια ἐπισήμων Οἰκουμενιστικῶν Διαλόγων τοῦ Π.Σ.Ε., ἡ ἰστορία δείχνει ὅτι οἱ 
ἐπίσημοι τῶν Ἀγγλικανῶν / Προτεσταντῶν ἀντὶ νὰ ἀρχίζουν ἐν γένει νὰ Ὀρθοδοξοῦν, συνεχῶς 
ἀπομακρύνονται ἀπὸ τὴν Ὀρθοδοξία, ἐνῷ δικοί μας δυστυχῶς Προτεσταντίζουν!  

 

Ἰδοὺ πόσο φαίνεται νὰ ὠφελήθηκε ἐν γένει ὁ ἐπίσημος Προτεσταντισμὸς27 ἀπὸ τοὺς 
πολυχρόνιους Οἰκουμενιστικοὺς Διαλόγους (χωρὶς νὰ κάνουμε λεπτομερῆ ἀναφορά - 
ἀνάλυση): 

 
24 Ὑπόμνημα τοῦ Μητρ. Πειραιῶς κ. Σεραφείμ πρός τήν Ι.Σ.Ι. (23-24/11/2016) μέ θέμα τήν ἁγία καί μεγάλη 

Σύνοδο [Κολυμβαρίου], Ἱερά Μητρόπολις Πειραιῶς. 
25 Μεταξύ ἄλλων, «Ἀντικαταστάθηκε ἡ φράση «Χριστιανικῶν Κοινοτήτων καί Ὁμολογιῶν» μὲ τὴν φράση 

«ἑτεροδόξων Χριστιανικῶν Ἐκκλησιῶν καί Ὁμολογιῶν». Ἡ λέξη ἑτερόδοξος σὲ σχέση μὲ τὴν Ὀρθόδοξη 
Ἐκκλησία σημαίνει αἱρετικός. Ἑπομένως, τὸ νὰ ἀποδίδη κανείς τὸ ἐπίθετο ἑτερόδοξος στήν Ἐκκλησία δηλώνει τὴν 
ἀντιφατικότητα», Μητρ. Ναυπάκτου καί Ἁγίου Βλασίου Ἱεροθέου, Ἡ «Ἁγία καί Μεγάλη Σύνοδος» στήν 
Κρήτη, 2018, ἐκδ. Ἱ.Μ. Γενεθλίου τῆς Θεοτόκου, σ. 474. 

26 «καί ἡ Σύνοδος τοῦ Κολυμβαρίου τῆς Κρήτης τούς παπικούς καί ἄλλους αἱρετικούς τούς ὀνόμασε ἐπίσημα 
«Ἐκκλησίες», ἀντίθετα αὐτό πρός ὅ,τι εἶπε ἡ Ἱεραρχία τῆς Ἑλλαδικῆς μας Ἐκκλησίας στήν τελευταία της 
Σύνοδο», +Μητρ. Γόρτυνος Ιερεμίας, Ἄν καί οἱ αἱρετικοί ἀποτελοῦν Ἐκκλησία, τότε, ποιά τέλος πάντων εἶναι ἡ 
«ΜΙΑ, Ἁγία καί Καθολική Ἐκκλησία», τήν Ὁποία ὁμολογοῦμε στό «Πιστεύω» μας;, 2/10/2016, +Μητρ. 
Γόρτυνος Ιερεμίας, «Αποκαθήλωση της Συνόδου του Κολυμπαρίου - Τι λέει για τις “εκκλησίες” και η ελπίδα του», 
Βῆμα Ὀρθοδοξίας 13/12/2016. 

27 ἐπίσημος Προτεσταντισμός  = οἱ ἐπίσημοι ἐκπρόσωποι καὶ ἀκαδημαϊκοὶ καὶ «ἄρχοντες κληρικοὶ» ἢ κήρυκες 
τῶν Προτεσταντῶν, ἐν ἀντιθέσει μὲ τὸν ἁπλὸ λαό ποὺ γεννήθηκε καὶ μεγάλωσε σὲ Προτεσταντικὴ παράδοση. 

https://analogion.gr/logos/heresies/391-serapheim-kolymbari-2
https://imp.gr/%cf%85-%cf%80-%ce%bf-%ce%bc-%ce%bd-%ce%b7-%ce%bc-%ce%b1-%ce%b5%cf%80%ce%b9-%cf%84%ce%b7%cf%83-%ce%b5%ce%ba%cf%84%ce%b1%ce%ba%cf%84%ce%bf%cf%85-%cf%83%cf%85%ce%b3%ce%ba%ce%bb%ce%b7%cf%83%ce%b5%cf%89/
https://analogion.gr/logos/canons/442-ieremias-oikoumenismos
https://analogion.gr/logos/canons/442-ieremias-oikoumenismos
https://analogion.gr/logos/heresies/401-ieremias-kolympari-ekklhsies
https://www.vimaorthodoxias.gr/eipan/apokathilosi-tis-sinodou-tou-kolimpariou-apo-ton-mitr-gortinos-ti-lei-gia-tis-ekklisies-ke-i-elpida-tou/


Παν. Δ. Παπαδημητρίου, 8/1/2026, βʹ ἔκδοσις 

10 
 

■ Προώθηση τοῦ Προτεσταντικοῦ «θεολογικοῦ» Φιλελευθερισμοῦ (Theological 
liberalism): μορφὴ θρησκευτικῆς σκέψης/πράξης ποὺ θεμελιώνει τὴ θρησκευτικὴ ἔρευνα 
/πράξη στὴ βάση ἑνὸς κανόνα διαφορετικοῦ ἀπὸ τὴν αὐθεντία τῆς Παράδοσης.28 Ὁ 
θεολογικὸς φιλελευθερισμός, ἐνσωματώνει τὸν λειτουργιολογικὸ φιλελευθερισμὸ τῆς 
λειτουργικῆς τάχα ἀναγεννήσεως. 

■ Συναισθηματική Λατρεία (Emotion-centered Worship, Emotionalism), προερχο-
μένη ἀπὸ τὸν Προτεσταντικὸ «Πεντηκοστιανισμό» - «Χαρισματισμό»: δίνει προτεραιό-
τητα στὰ ἔντονα συναισθήματα, μὲ στόχο νὰ προκαλέσει χαρά, δέος ἢ πάθος μέσῳ τῆς 
μουσικῆς, τοῦ κηρύγματος καὶ τῆς ὀφθαλμο-ἀκουστικῆς ἐμπειρίας, θεωρῶντας τὰ ὑψηλὰ 
ἐπίπεδα τῶν συναισθημάτων ἀπαραίτητα γιὰ τὴν πνευματικὴ ἐμπειρία. 

■ Διαρκὴς εἰσαγωγὴ νέων Τρόπων Λατρείας (Worship styles)· αὐτὰ συνδέονται μὲ τὴν 
συναισθηματικὴ λατρεία, τὸν θεολογικὸ καὶ λειτουργιολογικὸ φιλελευθερισμό, καὶ φυσικὰ 
μὲ τὴν λειτουργικὴ τάχα ἀναγέννηση. Σὲ ἕνα βαθμὸ εἰσήχθησαν καὶ εἰσάγονται καὶ στὴν 
Ἐκκλησία μας ἀπὸ τοὺς Οἰκουμενιστὲς καὶ Λειτουργικοὺς Ἀναγεννητές. 

■ θεολογία τῆς Εὐημερίας (Prosperity theology, Prosperity Gospel), ἡ ὁποία μεταξὺ 
ἄλλων ἀπορρίπτει τόν Σταυρό γιὰ τὴν Ἄνεση (ἄρνηση τῆς Ἀσκήσεως). Οἱ ὁπαδοί της 
θεωροῦν ὅτι ἡ οἰκονομική ἄνεση καὶ σωματικὴ εὐεξία εἶναι πάντα  τὸ θέλημα τοῦ Θεοῦ γιὰ 
αὐτούς. Ἡ ὑγεία καὶ ἡ ὑλικὴ καὶ οἰκονομικὴ ἐπιτυχία θεωροῦνται ἀπόδειξη τῆς πίστεως, 
καὶ τῆς εὐλογίας τοῦ Θεοῦ, καὶ τὸ ἀντίθετο ἀπόδειξη τῆς ἀπιστίας ἢ τῆς κρίσεως τοῦ Θεοῦ. 

■ Ἀναθεωρητικὴ θεολογία (Revisionist Theology), ἡ ὁποία ἐπανερμηνεύει τὰ Δόγματα, 
τὴν Ἁγία Γραφὴ καὶ τὴν Ἐκκλησιαστικὴ Ἰστορία, ἀλληλεπιδρῶντας τάχα κριτικὰ μὲ τὴ 
σύγχρονη γνώση (ἐπιστήμη, φιλοσοφία, κοινωνικὸ πλαίσιο) γιὰ νὰ βρεῖ νέο νόημα, μὲ 
στόχο τὴ «γεφύρωση» (οὐσιαστικὰ τὴ νόθευση) τῆς πίστης μὲ τὴ σύγχρονη πραγμα-
τικότητα, ὅπως παρατηρεῖται στὴν Φεμινιστικὴ θεολογία ἢ τὴν θεολογία τῆς διαδικα-
σίας (Process theology). 

■ Ἀπὸ τό 1948 εἰσαγάγονται οἱ Οἰκουμενιστικὲς Λειτουργίες, οἱ ὁποίες εἶναι ἕνα 
λειτουργιολογικὸ μπέρδεμα, ἀνακάτεμα (ἀχταρμάς) λειτουργικῶν ἀπὸ διάφορες παραδό-
σεις. Ἡ ἀκολουθία δὲν βασίζεται στὴν παράδοση, ἀλλὰ ἡ διάταξή της εἶναι «συζητήσιμη». 

■ Λειτουργική ἐνσωμάτωση (Liturgical Inculturation), ὅπου «σχετικὰ» (κατὰ τὸ 
δοκοῦν) στοιχεία ἑνὸς πολιτισμοῦ ἐνσωματώνονται στὴν λατρεία μιᾶς τοπικῆς «ἐκκλησί-
ας». Ἐνσωμάτωση σημαίνει ὅτι ὁ πολιτισμὸς θὰ ἐπηρεάσει (κατὰ τὸ δοκοῦν τῶν νεωτε-
ριστῶν) τὸν τρόπο ποὺ συντάσσονται καὶ ἀναγινώσκονται τὰ πρότυπα προσευχῆς, τὸν 

 
28 Britannica, Theological Liberalism (πρόσβαση 25/12/2025). 

https://www.britannica.com/topic/theological-liberalism


Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

11 
 

τρόπο ποὺ τελοῦνται οἱ τελετουργικὲς πράξεις, καὶ τὴν ἔκφραση τοῦ λειτουργικοῦ 
μηνύματος σὲ μορφὲς τέχνης (ἐνσωμάτωση στὶς ἀκολουθίες, κοσμικῆς ποίησης, πολιτικῶν 
ἀναγνώσεων, καὶ θεατρικῶν στοιχείων). Ἡ ἐνσωμάτωση μπορεῖ ἐπίσης νὰ σημαίνει ὅτι οἱ 
τοπικὲς τελετουργίες, τὰ σύμβολα καὶ οἱ γιορτές, μετὰ ἀπὸ «δέουσα κριτικὴ καὶ 
χριστιανικὴ (sic) ἐπανερμηνεία» (κατὰ τὸ δοκοῦν), θὰ γίνουν μέρος τῆς λειτουργικῆς 
λατρείας μιᾶς τοπικῆς «ἐκκλησίας». Ἡ λατρεία ἔτσι γίνεται ἰδεολογικὴ διδασκαλία. 

■ θεολογία τῆς Ἀπελευθέρωσης (Liberation theology),  ἡ ὁποία βλέπει τὴν σωτηρία ὡς 
κοινωνικοπολιτικὴ ἀπελευθέρωση. Χρησιμοποιεῖ τὸν μαρξισμὸ καὶ πολιτικοποιεῖ τὴν 
πίστη.  

■ Φεμινιστικὴ καὶ Ὀμοφυλοφιλικὴ θεολογία (Feminist and Gay/Lesbian theology) 
ποὺ προέρχονται ἀπὸ τὴν θεολογία τῆς Ἀπελευθέρωσης (Liberation theology), καὶ 
φτάνουν μέχρι τοῦ σημείου νὰ ἀποκαλοῦν τὸν Θεὸ ὡς οὐδέτερου «φύλου» (gender-
neutral). 

■ Τό 1976 ἡ Ἐπισκοπαλιανὴ “Ἑκκλησία” στὴν Ἀμερική (Ἀγγλικανοί) ἐπιτρέπει ἱέρειες. 

■ Τό 1977 ἡ Ἐπισκοπαλιανὴ “Ἑκκλησία” στὴν Ἀμερική χειροτόνησε τὴν πρώτη ὁμοφυλό-
φιλη ἱέρεια. 

■ Σύγχρονη λατρεία μοντέλου Megachurch (Megachurch model), Παραστασιακὴ 
λειτουργία (Performance-based liturgy), δηλ. λατρεία βασισμένη στὶς συναυλιακὲς 
παραστάσεις, μπάντες, φωτισμὸς σκηνῆς, κλπ., Κληρικοὶ ὡς συντονιστὲς, ἐνίοτε καὶ 
διασκεδαστές (ἀντὶ γιὰ λειτουργοί), καὶ ὁ Λαὸς ὡς ἀκροατήριο καὶ θεατρικὸ κοινό (ἀντὶ 
γιὰ μυστικὰ προσευχόμενος). Λατρεία ἐμπνευσμένη ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς ψυχαγωγίας. Καὶ οἱ 
λειτουργίες σὲ Στάδια, καὶ σὲ μεγάλες αἴθουσες Συνεδρίων, εἶναι μιὰ μορφή Megachurch 
λατρείας. 

■ Τό 1989 ἡ Ἐπισκοπαλιανὴ “Ἑκκλησία” στὴν Ἀμερική χειροτόνησε τὸν πρώτο ὁμοφυλό-
φιλο ἱερέα. 

■ Στά 1990 ἔχουμε τὴν εἰσαγωγὴ τῆς Queer θεολογίας (ΛΟΑΤΚΙ). 

■ Ἠθικός καὶ Δογματικός Σχετικισμός (Moral and Doctrinal Relativism): ἀρνοῦν-
ται τὴν ὕπαρξη ἀπόλυτων, καθολικῶν ἀληθειῶν, ὑποστηρίζοντας ἀντ’ αὐτῶν ὅτι ἡ ἀλήθεια 
καὶ ἡ ἠθικὴ ἐξαρτῶνται ἀπὸ τὶς ἀτομικὲς ἐμπειρίες, τὰ πολιτισμικὰ πλαίσια ἢ τὴν ἱστορικὴ 
περίοδο. Ἀρνοῦνται καὶ τὴν ἁμαρτία (denial of objective sin). 

■ Τό 1994 ἡ “Ἐκκλησία” τῆς Ἀγγλίας χειροτόνησε γιὰ πρώτη φορὰ 32 ἱέρειες. 

■ Ἐπανεμφάνιση τοῦ θρησκειακοῦ Σχετικισμοῦ (Religious Relativism), δηλ. τῆς 
ἀπόψεως ὅτι καμία θρησκεία δὲν κατέχει τὴν ἀπόλυτη ἀλήθεια καὶ ὅτι οἱ θρησκευτικὲς 



Παν. Δ. Παπαδημητρίου, 8/1/2026, βʹ ἔκδοσις 

12 
 

πεποιθήσεις, ἀξίες καὶ ἀλήθειες εἶναι ὑποκειμενικές, ποικίλοντας ἀνάλογα μὲ τὸν πολιτι-
σμό, τὸ ἄτομο ἢ τὸ ὑπόβαθρο, πρᾶγμα ποὺ σημαίνει ὅτι διαφορετικὲς θρησκεῖες μποροῦν 
(λένε) νὰ εἶναι ἐξίσου ἔγκυρες. Ἀμφισβητεῖ τὴν ἰδέα μιᾶς «ἀληθινῆς» θρησκείας. 

■ Λειτουργικὴ ἀποδόμηση (Liturgical deconstruction), ρευστές ἢ ἐναλασσόμενες 
τάξεις Λατρείας, ἀφαίρεση τοῦ δόγματος ἀπὸ τὴν λειτουργία, ἀφαίρεση ἢ ἀναδιατύπωση 
τῆς «θεολογικῆς»  γλώσσας. 

■ Ψηφιακή / Εἰκονικὴ λατρεία (Digital / Virtual Worship), ὅπου ἡ λειτουργικὴ 
σύναξη δὲν ἀπαιτεῖ πλέον καὶ φυσικὴ σύναξη. 

■ Τό 2020 ἡ Svenska kyrkan (Λουθηρανή “Ἐκκλησία” τῆς Σουηδίας, ἡ μεγαλύτερη 
“Ἐκκλησία” τῆς Σουηδίας) εἶχε περισσότερες ἱέρειες παρὰ ἱερεῖς. 

■ Καὶ φθάσαμε στὸν Μετα-μοντέρνο ἢ Μετα-χριστιανικό Προτεσταντισμό (Post-
Christian Protestantism) ἢ Μετα-Προτεσταντισμό (Post-Protestantism) … . 

 

 

Εἶναι λοιπὸν προφανὲς ἀπὸ τὴν σύγχρονη Ἐκκλησιαστικὴ πραγματικότητα καὶ Ἰστορία ποιοὶ 
ἐπηρρεάζουν ποιοὺς στοὺς Οἰκουμενιστικοὺς Διαλόγους.  

Φαίνεται ὅτι οἱ ἐπίσημοι τῶν Προτεσταντῶν διαρκῶς δημιουργοῦν «θεολογία» (ἤτοι 
αἱρέσεις, πλάνες) ὅλα αὐτὰ τὰ χρόνια τῶν οἰκουμενιστικῶν «Διαλόγων», καὶ δικοί μας τοὺς 
ἀκολουθοῦν ἕως ἕνα βαθμό, μὲ κάποια καθυστέρηση! 

 

Ἄρα, γιὰ ποιὸν λόγο συμμετέχει ἀκόμη ἡ Ἐκκλησία μας στό ΠΣΕ;29 Αὐτοὶ ἀντὶ νὰ καλυτε-
ρεύουν, διαρκῶς ὑποτροπιάζουν σὲ χειρότερες αἱρέσεις (γίνονται γεννήτορες αἱρέσεων, πλα-
νῶν, ἢ ἀκούσιοι/ἐκούσιοι ἀναγεννητὲς ἀρχαίων αἱρέσεων), καὶ ἐπηρρεάζουν καὶ δικούς μας! 

 

Ὅταν πιάνει ὁ Χριστὸς ἀπὸ τὸ χέρι καὶ φέρνει Προτεστάντες στὴν Ὀρθόδοξο Ἐκκλησία, καὶ 
αὐτοὶ οἱ ἄνθρωποι διψᾶνε νὰ ἀκούσουν καὶ νὰ ζ ή σ ο υ ν  λόγο Πατερικό, Ὀρθόδοξο, τί θὰ 
πεῖτε ἐσεῖς σὲ αὐτοὺς τοὺς Προτεστάντες; Δὲν ἔχετε ἀνάγκη κατηχήσεως, καὶ βαπτίσεως, πηγαί-
νετε πίσω στὴν ὁμολογία σας γιατὶ εἶστε καὶ ἐσεῖς Ἐκκλησία; Μήπως ὅμως ἔτσι γίνεστε θεομάχοι; 

 
29 «Ὑπάρχει ἕνα ὕπουλο σατανικό κίνημα, πού θέλει νά ἀναμείξει τήν ὀρθή πίστη μας μέ ἄλλα ψεύτικα 

“πιστεύω” καί νά μᾶς τήν παραλλάξει καί νά μᾶς τήν ψευτίσει. “Οἰκουμενισμός” λέγεται τό κίνημα αὐτό, πού δέν 
εἶναι ἁπλᾶ μία αἵρεση, ἀλλά ἀγκαλιάζει ὅλες τίς αἱρέσεις. Εἶναι “παναίρεση”», +Μητρ. Γόρτυνος Ιερεμίας, ὅ.π.. 



Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

13 
 

Ὄχι μόνο αὐτό, ἀλλὰ βλέποντας μερικοὶ ἐπίσημοι (καὶ Καθηγητὲς) Προτεστάντες τὸ «ρεῦμα» 
πρὸς τὴν Ὀρθοδοξία, βγαίνουν καὶ βγάζουν ἄρθρα καὶ βίντεο συκοφαντῶντας τὴν Ὀρθοδοξία30 
στὴν προσπάθειά τους νὰ περιορίσουν τοὺς Προτεστάντες ποὺ μεταστρέφονται στὴν Ὀρθοδοξία. 

Ποὺ εἶναι ἡ Ὀρθόδοξη ἐπίσημη ἀπολογητική τῶν ἡμερῶν μας; Ἔχει θαφθεῖ ἀπὸ τὸν 
Οἰκουμενισμό.31 

 

Πολύ σωστὰ λέει ὁ Μητρ. Πειραιῶς Σεραφείμ: «Ἑπομένως οἱ συγκεκριμένοι [ἀδελφοὶ 
Ἀρχιερεῖς τῶν Ὀρθοδόξων Ἐκκλησιῶν] ἐμφοροῦνται ἀπό τήν αἵρεση τοῦ συγκρητιστικοῦ οἰκου-
μενισμοῦ καί ἀποτελοῦν ἀπόλυτο κίνδυνο γιά τό Ἐκκλησιαστικό σῶμα ἀλλά καί τραγικό 
ἄλλοθι γιά τήν ἐμμονή τῶν κακοδόξων στήν αἵρεσή τους» (ὑποσ. 24). 

 

Νά δεχόμαστε τούς μεταστρεφομένους Προτεστάντες (τοὺς αὐτοβούλως προσηλύτους) στὴν 
Ἐκκλησία μας, νὰ τοὺς κατηχοῦμε, καὶ νὰ τοὺς βαπτίζουμε Ὀρθοδόξους ἤ ὄχι;  

Τί λένε ἐπ’ αὐτοῦ οἱ Οἰκουμενιστές; 

 
30 Ὅταν λέει ἡ Σύνοδος τοῦ Κολυμβαρίου (2016), Ἐγκύκλιος §20, ὅτι «Διά μέσου τοῦ διαλόγου αὐτοῦ [75+ 

χρόνια ἐπισήμων διαλόγων], ὁ λοιπός χριστιανικός κόσμος γνωρίζει πλέον καλύτερα τήν Ὀρθοδοξίαν καί τήν 
γνησιότητα τῆς παραδόσεως αὐτῆς», αὐτὸ δὲν ἰσχύει φυσικὰ γιὰ ἑκατομμύρια Προτεστάντες καὶ Καθολικούς 
(πολλοὶ Προτεστάντες - ἐκτὸς ἀπὸ ἐλαχίστους ποὺ ἔχουν διαβάσει καλὰ ἐκκλησιαστικὴ ἰστορία - ἀγνοοῦν τὴν 
ὕπαρξη τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, στὴν δὲ μεγαλύτερη ἂν ὄχι συντριπτικὴ πλειοψηφία τῶν Προτεσταντῶν στὴν 
Ἀμερική στὸ ἄκουσμα Orthodox ἔρχεται στὸ μυαλό τους ὁ «Ὀρθόδοξος» Ἰουδαϊσμός, Orthodox Jews κατά 
κύριον λόγον· κατὰ δεύτερον λόγον καὶ σπανιότερα, ὅτι εἶναι κάποιο παρακλάδι τοῦ ΡΚαθολικισμοῦ, ἢ τὸ συγχέουν 
καὶ μὲ τὸ “Oriental Orthodox”, δηλ. τοὺς Μονοφυσίτες). Ἰσχύει κυρίως γιὰ τὴν ἰσχνοτάτη μερίδα (ἀσήμαντη 
μειοψηφία) τῶν Προτεσταντῶν, Ρωμαιοκαθολικῶν ποὺ συμμετέχει στοὺς (ἢ καὶ παρακολουθεῖ τοὺς) Διαλόγους, 
ποὺ φυσικὰ σὲ καμία τῶν περιπτώσεων δὲν γνωστοποιοῦν μὲ θετικὸ πρόσημο τὴν Ὀρθοδοξίαν καὶ τὴν 
γνησιότητα τῆς Παραδόσεώς της στοὺς «ἐνορίτες» ἢ στοὺς ἀκαδημαϊκοὺς συναδέλφους τους (γιατὶ ἁπλού-
στατα μπορεῖ νὰ τοὺς χάσουν), ἂν δὲν χρησιμοποιοῦν τοὺς Διαλόγους τινὲς ἐξ αὐτῶν γιὰ νὰ ἐπιτεθοῦν στὴν 
Ὀρθοδοξία, ὅπως ἔκανε καὶ ὁ Βαρλαάμ ὁ Καλαβρός.  

Ἰδιαίτερα γιὰ τοὺς Προτεστάντες, παράδοση τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ὅ,τι αὐτοὶ καταλαβαίνουν ἀποκλειστικὰ ἀπὸ 
τοὺς πρώτους δυό-τρεῖς τὸ πολὺ τέσσερις αἰῶνες τῆς Ἐκκλησιαστικῆς ἰστορίας (ἄρα ποιὰ γνησιότητα νὰ 
γνωρίσουν), καὶ γιὰ αὐτὸ ὑπάρχουν δυστυχῶς στὶς ἡμέρες μας Προτεσταντίζοντες ὀρθόδοξοι πλανεμένοι ποὺ 
ἀπορρίπτουν ἐν μέρει, καὶ κατὰ τὴν προκατάληψιν (bias) αὐτῶν, τὴν ζῶσα καὶ παραδοθεῖσα Ἱερὰ Παράδοση τῆς 
Ἐκκλησίας (ἀκολουθῶντας τὸν προτεσταντικὸ θεολογικὸ «φιλελευθερισμό»). 

Λέει ὁ Μητρ. Ναυπάκτου Ἱερόθεος: «Ὅταν κανείς ἀρνεῖται τήν ἱστορία καί τήν ἱστορική Ἐκκλησία 
καταλήγει στίς αἱρέσεις», Τό θεολογικό ἔργο τοῦ π. Ἰωάννου Ρωμανίδη (Διάλεξη Μητρ. Ναυπάκτου κ. Ἱεροθέου 
στήν Α.Ε.Α.Α.), 10/12/2025. Βλ. ἐπίσης, Π. Παπαδημητρίου, Αὐθεντική Λειτουργική Παράδοση (Ἀσματικό 
Τυπικό, Ἀρχέγονες Διατάξεις) ἢ Ἀντικουαριανισμός (Antiquarianism); [PDF]. 

31 Βλ. ὑποσ. 29. 

https://analogion.gr/logos/theology/448-ierotheos-romanides
https://analogion.gr/antiquarianism
https://analogion.gr/antiquarianism
https://www.academia.edu/129861651/


Παν. Δ. Παπαδημητρίου, 8/1/2026, βʹ ἔκδοσις 

14 
 

Καὶ πῶς τὸ δικαιολογοῦν μὲ τὰ ἔργα τους, ἰδιαίτερα μὲ τὰ σχετικὰ πεπραγμένα τῆς συνόδου τοῦ 
Κολυμβαρίου; 32, 33, 34, 35, 36, 37 

 

Ὁ πρῶτος μου γέροντας, Εὐδόκιμος Μοναστερλῆς (+2004), εἶχε πεῖ ὅτι «οἱ Καθολικοὶ θὰ 
γυρίσουν στὴν Ὀρθοδοξία πρὶν τὸν Ἀντίχριστο, κατὰ τὸ “καὶ γενήσεται μία ποίμνη, εἷς 
Ποιμήν”».38 Ἀμήν. 

Δὲν γνωρίζουμε τὸ πῶς καὶ πότε ἀκριβῶς θὰ μεταστραφοῦν στὴν Ὀρθοδοξία. Μέχρι τότε ὅμως 
δὲν ἐπιτρέπεται νὰ συμπροσευχόμαστε, οὔτε φυσικὰ νὰ συλλειτουργοῦμε, μὲ τοὺς Αἱρετικούς, 
σύμφωνα μὲ τοὺς Ἱεροὺς Κανόνες τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας μας (ποὺ μάλιστα θεσπίστηκαν γιὰ 
νὰ προστατέψουν τὴν Ἐκκλησία καὶ τὸ Ποίμνιο ἀπὸ αὐτοὺς τοὺς Αἱρετικούς), καὶ ἐπειδὴ λέει ὅτι: 
«ὃς ἂν σκανδαλίσῃ ἕνα τῶν μικρῶν τούτων τῶν πιστευόντων εἰς Ἐμέ, καλόν ἐστιν αὐτῷ μᾶλλον 
εἰ περίκειται λίθος μυλικὸς περὶ τὸν τράχηλον αὐτοῦ καὶ βέβληται εἰς τὴν θάλασσαν» (Μάρκ. ηʹ 
42), καὶ ἐπίσης λέει: «τί γὰρ ὠφελεῖται ἄνθρωπος ἐὰν τὸν κόσμον ὅλον κερδήσῃ, τὴν δὲ 
ψυχὴν αὐτοῦ ζημιωθῇ;» (Ματθ. ιστʹ 26). 

 

 

  

 
32 Μητρ. Ναυπάκτου καί Ἁγίου Βλασίου Ἱεροθέου, Ἡ «Ἁγία καί Μεγάλη Σύνοδος» στήν Κρήτη, 2018, ἐκδ. 

Ἱ.Μ. Γενεθλίου τῆς Θεοτόκου. 
33 Μητρ. Ναυπάκτου καί Ἁγίου Βλασίου Ἱεροθέου, Παρέµβαση καί κείµενο στήν Ἱεραρχία τῆς Ἐκκλησίας τῆς 

Ἑλλάδος [γιὰ τὴν Σύνοδο τοῦ Κολυμβαρίου], Νοέµβριος 2016 (parembasis.gr). 
34 Σύνοδος Κολυμβαρίου: Ομολογιακή παρέμβαση του Μητρ. Λεμεσού κ. Αθανασίου, Ἑπόμενοι τοῖς ἁγίοις 

Πατράσι. 
35 «Μητροπολίτης Μόρφου: Γιατί δεν υπέγραψα το κείμενο περί σχέσεων Ορθοδοξίας και άλλων χριστιανών» 

(analogion.gr). 
36 Ὑπόμνημα τοῦ Μητρ. Πειραιῶς κ. Σεραφείμ πρός τήν Ι.Σ.Ι. (23-24/11/2016), ὅ.π.. 
37 +Μητρ. Γόρτυνος Ιερεμίας, Αποκαθήλωση της Συνόδου του Κολυμπαρίου, ὅ.π.. 
38 Παν. Δ. Παπαδημητρίου, Ὁ Γέρων Εὐδόκιμος Μοναστερλῆς, 1η ἔκδ. Ἀθήνα 2018, σ. 13, 4η ἔκδ. Δερβενάκια 

2022, σ. 74. 

https://analogion.gr/logos/heresies/395-ierotheos-kolymbari-nov-2016
https://analogion.gr/logos/heresies/395-ierotheos-kolymbari-nov-2016
https://parembasis.gr/images/anakoinoseis/2016/NAYPAKTOY_IERARXIA-NOE-2016.pdf
https://analogion.gr/logos/heresies/385-kolymbari-lemesou
https://epomeni-tois-agiois-patrasi.blogspot.com/2016/02/blog-post_60.html
https://epomeni-tois-agiois-patrasi.blogspot.com/2016/02/blog-post_60.html
https://analogion.gr/logos/heresies/396-morfou-kolymbari
https://analogion.gr/logos/heresies/391-serapheim-kolymbari-2
https://analogion.gr/logos/heresies/401-ieremias-kolympari-ekklhsies
https://analogion.gr/gerontas-evdokimos


Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

15 
 

Λειτουργιολογικά μας ἄρθρα 

(διαθέσιμα εἰς τό Ἀναλόγιον39, καὶ εἰς τό Academia40): 

 

[ΠΠ1] Πῶς ἐτέλεσε ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς τὴν «θείαν Εὐχαριστίαν» εἰς τὸν Μυστικὸν Δείπνον, 
μυστικῶς ἢ εἰς ἐπήκοον;, [PDF], [PDF], 2/12/2020. 

[ΠΠ2] Τὰ τρία Ἀμήν (Ἀμήν, ἀμήν, ἀμήν) εἰς τὴν μυστικὴν στιγμὴν τῆς εὐλογήσεως τοῦ Ἁγίου Ἄρτου καὶ 
τοῦ Ἁγίου Ποτηρίου, [PDF], [PDF], 8/11/2020 (27/10/20). 

[ΠΠ3] Διάταξις τῆς Θείας Λειτουργίας 1334, Ἁγίου Φιλοθέου, V.480 [ΔΘΛ], [PDF], [PDF], πρόχειρον, 
23/11/2020. 

[ΠΠ4] Διάταξις τῆς Πατριαρχικῆς Λειτουργίας 1386 (Ἁγία Σοφία), παρὰ τοῦ πρωτονοταρίου τῆς Ἁγίας 
Σοφίας, διακ. Δημητρίου Γεμιστοῦ, V.135 [ΔΘΛ], [PDF],  [PDF], πρόχειρον, 22/11/2020. 

[ΠΠ5] Σύγχρονοι (Ἅγιοι) Γέροντες καὶ οἱ Μυστικὲς Εὐχές, [PDF], [PDF], 8/2/2022. Δημοσιεύτηκε 
ἐπίσης στόν Ὀρθόδοξο Τύπο, 13/1/2023-27/1/2023, ἀρ. φύλλων 2431-2433. 

[ΠΠ6] Ὁ ΙΘʹ Κανὼν τῆς Συνόδου τῆς Λαοδικείας (364), καὶ ἡ ἀνάγνωσις τῶν Λειτουργικῶν Εὐχῶν, 
[PDF], [PDF], 3/4/2022. 

[ΠΠ7] Ποιοῦντος τοῦ Διακόνου τὴν Εὐχήν, ὁ Ἱερεὺς ἐπεύχεται τὴν Εὐχήν, [PDF], [PDF], 30/10/2022. 
[ΠΠ8] Εὐχή διά Προσφωνήσεως (Διακονικά), [PDF], [PDF], 5/12/ 2022. 
[ΠΠ9] Ἱερατικόν Συλλείτουργον - σύγκρισις διατάξεων, Ἱερατικῶν, καὶ σχόλια, [PDF], [PDF], 

21/12/2022. 
[ΠΠ10] Τὸ ἀθέατον τῆς Ἁγίας Τράπεζας, στὴν Κωνσταντινούπολη, στὴν Ἑλλάδα, καὶ ἀπό Ἀνατολή σὲ 

Δύση, τὴν ὥρα τῆς Ἀναφορᾶς — Τὰς θύρας, τάς θύρας· Ποιὲς θύρες; Τό Ἱερόν Κιβώριον, τά 
Καταπετάσματα-Παραπετάσματα-Βῆλα, τὸ Φράγμα τοῦ Ἱεροῦ Βήματος, τὸ Φράγμα τοῦ Πρεσβυτερίου 
(Σολέα), τὸ Σύνθρονον, [PDF], β' ἔκδ. 23/4/2024 (α' ἔκδ. 5/2/2024). Στὴν ἐργασία αὐτὴ ἀναλύουμε 
ἐκτενῶς καὶ πολλὰ ἐπιμέρους σχετικά θέματα, π.χ.: 

i. Κεφ. 5ον, Ὁ διαχωρισμὸς τῶν Φύλων στὸν Ναόν. 
ii. Κεφ. 18ον, Τὸ κλείσιμο τῆς Ὡραίας Πύλης τοῦ Ἱεροῦ (τὰ Βημόθυρα καὶ τὸ Καταπέτασμα) στὴν 

Θεία Λειτουργία στὴν Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος. 
iii. Κεφ. 19ον, Τό κλείσιμο τῆς Ὡραίας Πύλης τοῦ Ἱεροῦ (τά Βημόθυρα καί τό Καταπέτασμα) στά 

Ἱερατικά τῆς Ἀποστολικῆς Διακονίας — Σύγκριση, σχόλια. 
iv. Κεφ. 77ον, 95ον, Τὸ Καταπέτασμα στὸν Ἅγιο Συμεὼν Ἀρχιεπίσκοπο Θεσσαλονίκης (+1429). 
v. κλπ. 

[ΠΠ11] Ἡ ἐξέλιξη τοῦ Καταπετάσματος (Τέμπλου, Εἰκονοστασίου, Φράγματος τοῦ Βήματος) [Βίντεο], 
30/4/2024. 

[ΠΠ12] Ὅτι τό χαμηλό Τέμπλο κυρίως, καὶ ἡ ἀνοιχτή Ὡραία Πύλη, ἐμποδίζουν τόν πιστόν Λαόν νὰ 
προσευχηθεῖ, καὶ πόσο κακὸ κάνει στοὺς Ἱερεῖς, [PDF], αʹ ἔκδοσις (v.1.1), 31-30/5/2024. 

 
39 analogion.gr/typikon/liturgy-articles. 
40 independent.academia.edu/ΠΔΠ/Liturgical. 

https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles
https://independent.academia.edu/ΠΔΠ/Liturgical
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/263-xristos-theia-euxaristia
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/263-xristos-theia-euxaristia
https://www.academia.edu/44629297/
http://analogion.gr/articles/ecclesia/mystikos_deipnos/Xristos_MystikosDeipnos_Mystikws_H_EisEphkoon_201202.pdf
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/249-amen-amen-amen
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/249-amen-amen-amen
https://www.academia.edu/44509720/
http://analogion.gr/articles/ecclesia/amhn3/Ta_tria_Amhn.pdf
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/258-liturgy-ms-v480-1334
https://www.academia.edu/44561188/
http://analogion.gr/images/articles/ecclesia/V.480/V480_Liturgy1334AgiouFilotheou-201229-v2-draft.pdf
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/257-liturgy-ms-v135-1386
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/257-liturgy-ms-v135-1386
https://www.academia.edu/44552675/
http://analogion.gr/images/articles/ecclesia/V.135/V135_PatriarchalLiturgy-201230-v2-draft.pdf
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/283-gerontes-leitourgia-mystikes-euxes
https://www.academia.edu/70988035/
http://analogion.gr/articles/ecclesia/gerontes-euxes/gerontes-k-mystikes-eyxes-220208-v1.pdf
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/295-laodikeia-19-euxes
https://www.academia.edu/81183009/
http://analogion.gr/articles/ecclesia/laodikeia19/laodikeia-19-220403-pub.pdf
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/303-diakonos-euxh-leitourgia
https://www.academia.edu/89574434
http://analogion.gr/articles/ecclesia/diakonos-euxes30/Poiountos_tou_diakonou_thn_euxhn_221030b_published.pdf
http://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/305-diakonos-euxh-prosfonisis
https://www.academia.edu/92610300
https://analogion.gr/articles/ecclesia/diakonos-euxh-prosfwnhsis31/EuxhDiaProsfwnhsews_221205.pdf
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/306-ieratikon-sylleitourgon-sygkrisis
https://www.academia.edu/93389794
http://analogion.gr/articles/ecclesia/032_Sylleitourgon_Sygkrisis_221221.pdf
https://analogion.gr/katapetasma
https://analogion.gr/katapetasma
https://analogion.gr/katapetasma
https://analogion.gr/katapetasma
https://www.academia.edu/117951483
https://www.academia.edu/118886886
https://www.academia.edu/119141175
https://www.academia.edu/119141175
https://www.academia.edu/119891178
https://www.academia.edu/119891178
https://www.academia.edu/119183136
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/326-katapetasma-evolution-video
https://analogion.gr/xamhlo-templo
https://analogion.gr/xamhlo-templo
https://www.academia.edu/120298096
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles
https://independent.academia.edu/ΠΔΠ/Liturgical


Παν. Δ. Παπαδημητρίου, 8/1/2026, βʹ ἔκδοσις 

16 
 

[ΠΠ13] Εὐχές τῶν Κατηχουμένων (Εὐχή διά Προσφωνήσεως, Συναπτή)· Πόσοι προσεύχονται παράλληλα 
καί ταυτόχρονα; Ἀναφορές Ἁγίου Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου, καί περί Προσευχῆς στήν Λειτουργία, 
[PDF], αʹ ἔκδοσις, 22/7/2024. 

[ΠΠ14] Ὁ Διάκονος τό «Δεηθῶμεν» τό λέει πρῶτα γιά τόν Ἱερέα, καί φυσικά γιά τόν Λαόν — «Τό γάρ, 
∆εηθῶμεν, οὐ τοῖς Ἱερεῦσι λέγεται μόνον, ἀλλά καί τοῖς εἰς τόν Λαόν συντελοῦσιν», Ἅγιος Ἰωάννης ὁ 
Χρυσόστομος, [PDF], αʹ ἔκδοσις, 22/7/2024. 

[ΠΠ15] Ὁ Ζωοποιός Σταυρός τοῦ Χριστοῦ ἀνέκαθεν δέσποζε στό Ἱερόν Βῆμα, στήν Ἁγία Τράπεζα, καί 
διέλαμπε ὅταν ἦταν ἀνοιχτὴ ἡ Ὡραία Πύλη, τό Καταπέτασμα – Καί περί τοῦ Συνθρόνου, καί περί τῆς 
Ἐγκυκλίου γιά τόν Σταυρό καί τήν θέση τοῦ Ἐσταυρωμένου Χριστοῦ στήν Ἐκκλησία τοῦ Μητροπολίτου 
Περιστερίου Γρηγορίου Παπαθωμᾶ, [PDF] αʹ ἔκδοσις, 4/11/2024. 

[ΠΠ16]  Ἡ Θεολογία τοῦ Σταυροῦ μέ τόν Ἐσταυρωμένο στήν Ἁγία Τράπεζα, [PDF], αʹ ἔκδοσις, 
6/12/2024. 

[ΠΠ17] Ἡ Προτεσταντική «θεολογία» καί ἡ «θεολογία» τοῦ Μητρ. Περιστερίου Γρηγορίου γιά τόν 
Ἐσταυρωμένο, [PDF], δημοσιεύτηκε στόν Ὀρθόδοξο Τύπο, 20/12/2024, ἀρ. φύλλου 2523, σσ. 1, 5, μέ 
τίτλο: “Προτεσταντικὴ ἡ «θεολογία» τοῦ Μητρ. Περιστερίου”. 

[ΠΠ18] Ἐπόμενοι τῶν Αἱρετικῶν, οἱ ἀφαιροῦντες τόν Ἐσταυρωμένον, [PDF], Ὀρθόδοξος Τύπος, 
10/1/2025, ἀρ. φύλλου 2525, σσ. 1, 4. Ἀναλυτικός τίτλος ἄρθρου: «Ἐπόμενοι τῶν Λατίνων καί 
Προτεσταντῶν, οἱ ἀφαιροῦντες τόν Σταυρό καί τόν Ἐσταυρωμένο ἀπό τήν Ἁγία Τράπεζα». 

[ΠΠ19] Οἱ διάφοροι νεωτερισμοί στήν ἀνάγνωση τοῦ Εὐαγγελίου Οὔσης ὀψίας, τῇ Κυριακῇ τοῦ Πάσχα 
ἑσπέρας (Ἀγάπη), [PDF], αʹ ἔκδοσις, 22/4/2025. 

[ΠΠ20] Οἱ Λατινογενεῖς Νεωτερισμοί τοῦ Οἰκουμενισμοῦ καί τῆς Λειτουργικῆς Ἀναγεννήσεως στήν Θεία 
Λειτουργία καί Λατρεία, [PDF], 31/3/2025. Δημοσιεύτηκε στὸν Ὀρθόδοξο Τύπο μὲ τίτλο: «Οἱ 
λατινογενεῖς νεωτερισμοί εἰς τήν Θείαν Λειτουργίαν καί Λατρείαν», ἀρ. φύλλων 2537 - 2541, 
4/4/2025 - 9/5/2025. 

[ΠΠ21]  Αὐθεντική Λειτουργική Παράδοση (Ἀσματικό Τυπικό, Ἀρχέγονες Διατάξεις) ἢ Ἀντικουαριανισμός 
(Antiquarianism); [PDF], 19/5/2025. Δημοσιεύτηκε στὸν Ὀρθόδοξο Τύπο μὲ τίτλο: «Αὐθεντική 
Λειτουργική Παράδοση ἢ Ἀντικουαριανισμός (Antiquarianism);», ἀρ. φύλλων 2544 - 2545, 
30/5/2025 - 6/6/2025. 

[ΠΠ22]  Ὅτι ὁ Ἱερεύς ἀνέκαθεν ἐπεύχεται, ποιεῖ τήν Ἀνάγνωση τῶν Εὐχῶν πρός Ἀνατολάς - Εὐχές 
Γονυκλισίας Πεντηκοστῆς, Μεγάλου Ἁγιασμοῦ, Θείας Λειτουργίας, Μνημοσύνου, κλπ. [PDF], 
24/6/25. Δημοσιεύτηκε στὸν Ὀρθόδοξο Τύπο μὲ τίτλο: «Ὁ Ἱερεύς ἀνέκαθεν ἐποίει τήν Ἀνάγνωσιν τῶν 
Εὐχῶν πρός Ἀνατολάς», ἀρ. φύλλων 2549 - 2550, 4/7/2025 - 11/7/2025. 

[ΠΠ23]  Σύγχρονες Λειτουργίες τοῦ Ἁγίου Ἰακώβου, [PDF], 20/10/25. Δημοσιεύτηκε στὸν Ὀρθόδοξο 
Τύπο μὲ τίτλο: «Σύγχρονοι Λειτουργίαι τοῦ Ἁγ. Ἰακώβου», ἀρ. φύλλων 2562 - 2564, 24/10/2025 - 
7/11/2025. 

 

  

https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/338-kathxoumena
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/338-kathxoumena
https://www.academia.edu/122254013
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/339-deh0wmen-ierea-lao
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/339-deh0wmen-ierea-lao
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/339-deh0wmen-ierea-lao
https://www.academia.edu/122254161
https://analogion.gr/estavromenos
https://analogion.gr/estavromenos
https://analogion.gr/estavromenos
https://analogion.gr/estavromenos
https://www.academia.edu/125298629
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/369-estavromenos-theology
https://www.academia.edu/126128774
https://analogion.gr/logos/theology/376-estavromenos-protestantes
https://analogion.gr/logos/theology/376-estavromenos-protestantes
https://www.academia.edu/126452047
https://orthodoxostypos.gr/%cf%80%cf%81%ce%bf%cf%84%ce%b5%cf%83%cf%84%ce%b1%ce%bd%cf%84%ce%b9%ce%ba%e1%bd%b4-%e1%bc%a1-%ce%b8%ce%b5%ce%bf%ce%bb%ce%bf%ce%b3%ce%af%ce%b1-%cf%84%ce%bf%e1%bf%a6-%ce%bc%ce%b7%cf%84%cf%81/
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/382-epomenoi-airetikwn-stavros
https://www.academia.edu/126945406
http://analogion.gr/pasxa-agaph
http://analogion.gr/pasxa-agaph
https://www.academia.edu/128941327
https://analogion.gr/modernisms
https://analogion.gr/modernisms
https://www.academia.edu/129310791
Οἱ%20λατινογενεῖς%20νεωτερισμοί%20εἰς%20τήν%20Θείαν%20Λειτουργίαν%20καί%20Λατρείαν
Οἱ%20λατινογενεῖς%20νεωτερισμοί%20εἰς%20τήν%20Θείαν%20Λειτουργίαν%20καί%20Λατρείαν
https://analogion.gr/antiquarianism
https://analogion.gr/antiquarianism
https://www.academia.edu/129861651/
https://orthodoxostypos.gr/
https://analogion.gr/priest-east
https://analogion.gr/priest-east
https://www.academia.edu/143020324
https://orthodoxostypos.gr/
https://analogion.gr/leiturgia-ag-iakwbou
https://www.academia.edu/144876004
https://orthodoxostypos.gr/
https://orthodoxostypos.gr/


Νά δεχόμαστε, νά κατηχοῦμε καί νά βαπτίζουμε τούς μεταστρεφομένους στήν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία ἤ ὄχι;  

17 
 

Λειτουργιολογικά Περιληπτικά μας ἄρθρα/σημειώσεις 

(διαθέσιμα εἰς τό Ἀναλόγιον39): 

 

1. Σταματεῖστε τούς Πειραματισμούς στήν Θεία Λατρεία, στήν Θεία Λειτουργία, στό Τυπικόν, αʹ 
ἔκδοσις, 29/5/2024. 

2. Ἀπάντησις στὸν π. Δανιήλ Γ. Αεράκη, γιὰ τὸ «Οὔτε μυστικά, οὔτε ψιθυριστά, οὔτε... ἀνύπαρκτα», αʹ 
ἔκδοσις, 11/6/2024. 

3. Οι Αναφορές της Θ. Λειτουργίας του Μεγάλου Βασιλείου και του Αγίου Ιακώβου - Μία έρευνα για 
την κοινή τους καταγωγή (John R. K. Fenwick, OCA 240, 1992), 4/10/2025. 

 

 

Βιβλία μας 

 

ΤΟ ΑΘΕΑΤΟΝ ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ ΤΡΑΠΕΖΗΣ, ΣΤΗΝ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΗ, ΣΤΗΝ 
ΕΛΛΑΔΑ, ΚΑΙ ΑΠΟ ΑΝΑΤΟΛΗ ΣΕ ΔΥΣΗ, ΤΗΝ ΩΡΑ ΤΗΣ ΑΝΑΦΟΡΑΣ, Βʹ ἔκδοσις, 
23/4/2024. 

( https://analogion.gr/katapetasma ) 

ΤΥΠΙΚΟΝ ΟΡΘΡΟΥ ΕΝΟΡΙΩΝ, Αʹ ἐκδοσις, Ἄθως, 2008, ISBN 978-960-6677-37-3. 

( https://analogion.gr/typikon/toe ) 

ΤΥΠΙΚΟΝ ΕΝΟΡΙΩΝ Τόμος Αʹ – Ὄρθρος καθημερινῶν ἐὰν τύχει Ἅγιος μὴ ἑορταζόμενος, Γʹ ἔκδοσις, 
2022, ISBN 978-618-84650-4-6. 

( https://analogion.gr/typikon/enorion ) 

ΤΥΠΙΚΟΝ ΕΝΟΡΙΩΝ, Τόμος Βʹ – Ὄρθρος καθημερινῶν ἐὰν τύχει Ἅγιος ἑορταζόμενος, Βʹ ἔκδοσις, 
2022, ISBN 978-618-84650-1-5. 

( https://analogion.gr/typikon/enorion ) 

Ο ΓΕΡΩΝ ΕΥΔΟΚΙΜΟΣ ΜΟΝΑΣΤΕΡΛΗΣ, Δʹ ἔκδοσις, 2022, ISBN: 978-618-84650-2-2. 

( https://analogion.gr/gerontas-evdokimos ) 

Τέλος, καὶ τῶ Θεῷ, δόξα πάντων ἕνεκεν 
  

https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/332-latreia-peiramatismoi
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/337-ap-aerakhs-psithirista
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/434-fenwick-oca-240
https://analogion.gr/typikon/liturgy-articles/434-fenwick-oca-240
https://analogion.gr/katapetasma
https://analogion.gr/typikon/toe
https://analogion.gr/typikon/enorion
https://analogion.gr/typikon/enorion
https://analogion.gr/gerontas-evdokimos

